
 
Рудакова М.В. 

 

 

170

УДК: 111.84 
 
 
 
 
 
 
 
 

Рудакова М.В. 

ЭМОЦИОНАЛЬНЫЙ КОНТРОЛЬ КАК СПОСОБ 
ГАРМОНИЧНОГО СУЩЕСТВОВАНИЯ  

(На примере доисламской поэзии)1 
Институт Востоковедения РАН, 
Москва, Россия, mare.r@mail.ru 

 
Аннотация. Умение сохранять спокойствие в современном обществе по-

требления жизненно необходимо для сохранения индивидуальности личности, 
возвращения ей утраченного счастья «быть собой». Основой обретения спокойст-
вия в доисламской культуре служит прием тахвиля – переноса внимания с нега-
тива на позитив. Постулируется, что главной целью человека, идущего дорогой 
мудрости, становится умение выбирать лучшее в каждый конкретный момент 
времени. Зная, что все желания будут осуществлены в свой черед, человек стано-
вится счастливым и экстатичным, неуязвимым перед лицом перемен. 

Ключевые слова: аль-инсан аль-камиль (совершенный человек); толко-
вание страстей; дахр (переменчивые обстоятельства); касыда (целевая поэма);  
тахвиль (перенос внимания); фана (растворение в бытии). 

Поступила: 17.05.2018                             Принята к печати: 26.06.2018 
 

Rudakova M.V. 
Emotional control as a way of harmonious existence 

(On the basis of pre-Islamic poetry) 
Institute of Oriental Studies of  

the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, mare.r@mail.ru 

 
Abstract. The ability to remain calm in the modern consumer society is vital for 

preserving the individuality, returning her lost happiness «to be herself». The basis of 

                                           
1 © М.В. Рудакова, 2018 



Эмоциональный контроль 
как способ гармоничного существования 

 

 

171

finding tranquility in pre-Islamic culture is tahwil-transfer of attention from the nega-
tive to the positive. It is postulated that the main goal of the person walking the road of 
wisdom is the ability to choose the best at each particular moment in time. Knowing 
that all desires will be realized in their turn, a person becomes happy and ecstatic, in-
vulnerable in the face of change. 

Keywords: al-insan al-kamil (perfect man); dahr (changeable circumstances); 
kasida (target poem); tahvil (attention shift); fan (dissolution in being). 

Received: 17.05.2018                                            Accepted: 26.06.2018 
 
 
В современном мире все острее встает проблема выживания 

человека как целостной структуры (ум-душа-тело). Общество 
сверхпотребления призвано навязать человеку мировоззрение, где 
все является товаром, и формулу – «за все нужно платить». Между 
тем приобретение материальных благ порою оплачивается слиш-
ком дорогой ценой – потерей самоидентичности. Делая карьеру, 
человек забывает о врожденном счастье «быть самим собой»: со-
ревновательная модель развития общества требует от него пре-
взойти себе подобных, а вовсе не сохранить свою индивидуаль-
ность. Так, усилия индивида изменить («улучшить») свою природу 
ради похвалы социума приводят его к потере силы, здоровья и 
психологического комфорта. Ведь он работает уже не на себя, а на 
свое эго – социально ориентированную структуру, которая нахо-
дится в плену постоянно меняющихся «общественных стандар-
тов». Чтобы скомпенсировать внутреннюю несвободу, человек 
включается в потребительский угар, ища в нем лекарство от стрес-
сов и неврозов (ведь требования общества все возрастают, ритм 
жизни ускоряется, и проблемы нарастают). Как выйти из порочного 
круга потребительства, ублажения эго и девальвации мира чувств? 
Осознать, что источник истинных ценностей находится внутри 
каждого из нас. Наша душа служит мостиком между микро- и 
макрокосмом, наладив который, мы сможем черпать силы для 
внутреннего развития и делиться избытком энергии с окружаю-
щим миром. 

В любой традиционной культуре веками разрабатывались 
механизмы, помогающие человеку укрепить свою энергетическую 
составляющую, чтобы уметь противостоять вызовам времени и 
социума, реагируя на них спокойно и вдумчиво, ища в них скры-
тые возможности роста, а не источник проблем и стрессов. Со-
гласно восточному мировоззрению, именно внутренний мир 



 
Рудакова М.В. 

 

 

172

чувств формирует мир внешних явлений, притягивая в жизнь че-
ловека то, что требует его подсознание. Дело в том, что человек 
спонтанно выбирает искомые события и ситуации в бесконечном 
потоке возможностей, направляя на них свое внимание. Так, жи-
вущий в стрессе человек выберет сложную ситуацию, соответст-
вующую его внутреннему состоянию. Напротив, уверенный и спо-
койный человек в любой ситуации сможет увидеть ростки новых 
возможностей и нового опыта. 

Как утверждает индийский психоаналитик и врач Дипак 
Чопра, «некоторые люди связаны с полем сознательного разума 
настолько тесно, что все их намерения сбываются сами собой: под 
их желания подстраивается все мироздание. Это не значит, что 
исполняется любая прихоть; дело в том, что намерения таких лю-
дей соответствуют намерениям Вселенной. И намерения эти дей-
ствительно сбываются, но только потому, что Космический Разум 
использует их для исполнения собственной воли. Намерение и 
прихоть – далеко не одно и то же. Намерение предполагает со-
средоточенность, а также некоторую отстраненность. Когда вы 
мысленно сконцентрировались на каком-то желании, следует от-
пустить его и предоставить Вселенной заниматься деталями 
[Чопра – эл. ресурс]. 

Доисламский поэт-воин Антара писал: «Судьба дарует свои 
богатства тому, кто не радуется ему» [Антара, 1992, с. 32]. Так, 
секрет исполнения желаний заключается в том, чтобы сливаться с 
судьбой и делать только то, что согласуется с твоими потребно-
стями (истинными подсознательными намерениями). Как увидеть 
в мире меняющихся форм и возможностей свой путь? Что служит 
критерием истинного и ложного? Ощущение легкости и счастья, 
гармонии с окружающим миром. Искусство увидеть «пользу мо-
мента» и взять из него лучшее – свойство мудреца, который в 
арабской традиции именуется «мастером момента». 

Это свойство характеризует «совершенную личность»  
(аль-инсан аль-камиль) и проявляется высоким уровнем эмоциональ-
ного контроля, когда человек умеет выбирать те чувства и состояния, 
которые наиболее соответствуют данной ситуации, и действовать 
исходя из этих состояний. Вся доисламская, а впоследствии и суфий-
ская поэзия служат пособием по «толкованию страстей» и формиро-
ванию на их основе интеллектуальной интуиции (хадас). 



Эмоциональный контроль 
как способ гармоничного существования 

 

 

173

Мировоззрение бедуинов формировалось в тесном взаимо-
действии с древними цивилизациями Ближнего Востока, сформи-
ровавшими так называемые «астрономические религии». Эти ре-
лигии уделяли особое внимание исследованию взаимосвязи 
небесных явлений и событий жизни человека и социума. Всем им 
был свойственен культ судьбы, стремление разгадать ее послания 
в особых знаках и образах (знамениях). Арабы-бедуины, живущие 
в центре «треугольника древних цивилизаций» (Йемен, Междуречье 
и Сирия), также исповедовали культ судьбы в виде трех женских 
божеств – Аллат, Уззы и Манат. Культ судьбы перешел в ислам в 
виде феномена «исламского фатализма», а имя богини судьбы 
(Аллат) преобразовалось в абстрактное божество – Аллаха. Сея 
семена монотеизма, пророк Мухаммад учитывал нравы и веро-
вания бедуинов. Так, он писал первые строки Корана стихами,  
наполняя их по возможности привычными бедуину образами и 
символами. Основная единица текста Корана – аят, в переводе – 
«знамение». 

Культовой фигурой бедуинов был поэт-шаир – (чувствую-
щий), предсказатель. Потребность в данной фигуре была вызвана 
суровыми условиями среды обитания, когда переход через пусты-
ню сопровождался многими опасностями. Искусство отличить ре-
альность от миража было необходимым, как и искусство правиль-
но выбрать время пути поиска нового оазиса. Предводитель 
кочевого пути обладал способностью тонко чувствовать знаки 
судьбы, которые доносились ему от окружающей природы. 

Основной жанр доисламской поэзии, касыда (целевая поэма), 
раскрывает методы формирования идеального «рыцаря пустыни» – 
поэта, воина, философа и мага – в рамках кодекса муруввы (му-
жественности). Это – кодекс «самодостаточной счастливой лич-
ности», не зависящей от прихотей судьбы (дахра). Важнейшим  
признаком самодостаточности человека служит его умение вла-
деть страстями. 

В знаменитом зачине муаллаки (избранной касыды) Имр  
уль-Кайса раскрывается образ холма как символа жизни и смерти, 
памяти и разрушительного времени. Поэт обращается к пустын-
ным местам Тудых и Микрат, где некогда бурлила жизнь, говоря с 
тоской: «Постойте, поплачем, возлюбленной встретив жилище». 
Но поэт недолго тоскует и, следуя мудрому наставлению друзей 
(Не поддайся тоске, но приободрись!), переходит к отрадным вос-



 
Рудакова М.В. 

 

 

174

поминаниям («Как много я радостных дней проводил среди вас!») 
[’Имр иль-Кайс, 2004, с. 48]. Тоска и боль утраты уступают место 
светлой печали. 

Зухайр ибн Аби Сульма пишет о холме в сходной манере: 
 

Стерся след жилища в Мутасалламе. 
Его следы подобны стертым страницам книги или узору, 
покрывающему ладони девушки перед свадьбой  

                                                                         [Кадира, 2012, с. 37]. 
 
Уже в начале стиха дан образ следов жилища как символ 

обитаемого / необитаемого места. Исчезновение следов можно 
воспринимать как с точки зрения небытия, так и с точки зрения 
вечности. Поэт сравнивает следы жилища с рисунком на ладони 
девушки, подчеркивая свою приверженность идее вечности, побе-
ждающей забвение. 

Особую роль в обретении гармоничного и радостного миро-
воззрения бедуинов играет способность восхищаться красотой 
женщины. С женщиной связан мотив страсти, создающий внут-
реннюю динамику насиба (любовного зачина касыды). Поэт стре-
мится приблизиться к счастью, выражает решимость преодолеть 
все жизненные проблемы достойно, претерпеть и понять капризы 
возлюбленной. Поэт обожествляет ее как источник жизни и на-
слаждения, но признает ее привязанность к материальным благам. 
Он стремится получить женщину, которую любит, но она предпо-
читает ему другого, более знатного, либо вообще игнорирует. 

Поэт преодолевает это противоречие следующим образом: 
он верен кодексу муруввы и не требует от женщин скорой взаим-
ности, надеясь на отдаленную встречу. Он довольствуется малым 
и знает, что рано или поздно его желания осуществятся. А достиг-
нув желаемого, он умеет не привязываться к нему. Имр уль-Кайс 
умел красиво прощаться с возлюбленной, говоря ей следующее: 
«Если мой нрав не пришелся тебе по душе, что же, не будем лука-
вить, оставим друг друга скорее» [’Имр иль-Кайс, 2004, с. 54]. 

«Рыцарь пустыни» не позволяет страсти полностью овладеть 
собой, поскольку впереди его ждет опасное путешествие, война, 
борьба с трудностями. Мотив путешествия охватывает всю струк-
туру касыды, причем это путешествие – как внешнее, связанное с 
поисками нового оазиса, так и внутреннее – путь души от утраты  



Эмоциональный контроль 
как способ гармоничного существования 

 

 

175

к надежде. По словам Мустафы Насыфа, «путешествие начинается 
в месте прежнего, отжившего пространства и сразу же переходит в 
психосоматическое пространство-время, когда в сознании всплы-
вают вопросы о неизбежности перемен» [Насыф, 1995, с. 38]. 

Статичный мотив холма резко контрастирует с мотивом пу-
тешествия. Целый набор антонимов передает смятение в душе по-
эта, отражая его нежелание покидать устоявшуюся жизнь. Тягост-
ные ощущения связаны с уходящим временем и местом радости и 
спокойствия, и только думы о новой цели помогают душе преодо-
леть горесть расставания с прошлым. 

Зухайр ибн Аби Сульма пишет об отъезде следующее: 
 

Разве ты видишь собирающихся тебя покинуть девушек? 
Нет, я вижу будущее плодородие мест  

                                                                       [Кадира, 2012, с. 40]. 
 
Девушки играют и смеются, хотя им предстоят сложности 

перехода. В призыве поэта посмотреть на сборы девушек видно 
желание проводить с миром прошлое, настроиться на спокойствие 
и уверенность в обретении другого прекрасного места, места мечты. 
В подсознании поэта встает вопрос: что придется отдать ради этой 
цели? Как сократить расстояние до нее? Верблюдица (нака), основа 
мотива путешествия, выступает союзником поэта в его противо-
стоянии невзгодам. Ее сравнивают с кораблем, везущим товары к 
заветной цели. Она символизирует силу того, кто решается на пе-
ремены и контролирует их. 

Переход от чувства страха и обеспокоенности к радостной 
уверенности в мотиве путешествия прост и скор. Поэт выбирает 
решимость вместо слабости, движение вместо застоя, стремление 
вместо растерянности. Так происходит борьба противоположно-
стей в нашем сознании, когда мы вступаем на путь заветной цели. 
В этом деле главное – изгнать сомнения и настроиться на дости-
жение цели уже на первом этапе, в уме. Верблюдица олицетворяет 
друзей и советчиков для решившегося на путь мечты. Девушки у 
источника символизируют награду за верные действия. Таков ме-
тод тахвиля – переноса внимания от негатива к позитиву, от тяго-
стной необходимости к мечте, столь востребованный в современ-
ных психологических тренингах. 



 
Рудакова М.В. 

 

 

176

Тема фахра (самовосхваления) необыкновенно важна в 
арабской касыде, ведь она описывает состояние уверенности и 
легкой отрешенности поэта, необходимое для настройки его под-
сознания на содружество с судьбой. Для бедуинов мотив фахра 
также позволяет соотнести личные и общественные желания, гар-
монизировав их в единой цели. Эта цель – стать безупречным ры-
царем пустыни, обрести такие качества, как осознанность, реши-
тельность и милосердие. 

‘Амр ибн Кульсум пишет о своих соплеменниках следующее: 
 

Мы носим белые знамена, но они окрашиваются в цвет крови, 
ибо дни наши мы проводим на войне, и не доживаем до старости. 
Мы оставляем то, что нам не надобно, и получаем все, к чему стремимся. 
Мной клянутся в случае исполнения желаний, 
ведь именно я помогаю их осуществить. 
Я запрещаю и дозволяю им желаемое по своему усмотрению. 
Я пью только чистую воду, не довольствуясь тухлятиной. 
Я заполняю собой сушу и море, могу затопить корабли 
Мы владеем землей, мы – продавцы жизни  

                                                                               [Кадира, 2012, с. 42]. 
 
Восхваляемое племя состоит из цельных личностей, которые 

умеют отстаивать свои желания и творить справедливость. Они 
выбирают то, что делает их сильнее и благополучнее, знают, когда 
следует проявлять силу, а когда – милосердие и скромность. В ре-
зультате они приобретают свойство «совершенного человека», 
свободного от привязанности к желаниям, уверенного, что они 
легко осуществятся в положенное время. Об этом состоянии как о 
высшей стоянке на пути к слиянию с божеством (фана) говорится 
в последней части касыды – хикме (мудрости). 

Итак, главный герой доисламской поэзии, поэт, воин и маг, 
учится гармонизировать (синхронизировать) ход судьбы и собст-
венные желания путем «правильного выбора» чувств и мыслей. Он 
совершает поступки осознанно, видя все их отдаленные последст-
вия, умеет отсеивать ложные (кратковременные) удовольствия от 
истинных (долгоиграющих) и неизбежно приходит к состоянию 
блаженства (контролируемого экстаза) – состоянию человека, 
осознавшего, что он может получить желаемое без усилий и пред-
варительных страданий. 



Эмоциональный контроль 
как способ гармоничного существования 

 

 

177

Список литературы 
 

Абу Хилал аль-‘Аскари. Китаб ас-сина‘атайн аль-китаба ва-ш-ши‘р = Книга ремесел 
письма и поэзии. – Бейрут (Ливан): Аль-Мактаба аль-‘унсуриййа, 2010. – 661 с. 

‘Алимат Йусуф. Джамалиййат ат-тахлиль ас-сакафи = Поэтика культурологиче-
ского анализа. – Бейрут (Ливан): Аль-Му’ассаса аль-‘арабиййа ли-д-дирасат ва-
н-нашр, 2004. – 354 с. 

Кадира Г. Ас-сунаиййат ат-дыддыййа ва-абадуха фи нусус мин аль-му‘аллакат = 
Антонимичные пары в текстах му‘аллак // Маджаллат дирасат фи-л-луга аль-
‘арабиййа ва-адабиха, аль-‘адад аль-‘ашир = Журнал исследований арабского 
языка и литературы, номер 10. – Латакия: Джами‘ат тишрин, 2012. – № 10. – 
С. 32–48. 

Антара. Диван (Собрание лирических стихотворений). – Бейрут: Мактабат дар ас-
сакафа, 1992. – 75 с. 

’Имр иль-Кайс. Диван (Собрание лирических стихотворений). – Бейрут: Макта-
бат дар ас-сакафа, 2004. – 269 с. 

Чопра Д. Спонтанное осуществление желаний. – Режим доступа: https://www. 
obovsyom.ru/post/dipak-chopra-zakon-chistoj-potencialnosti (Дата обращения: 
28.03.2018.) 

Насыф М. «Кира’ саниййа ли-ши‘рина аль-кадим» = Второе прочтение нашей 
древней поэзии. – Лахор: Дар аль-Андалус ли-н-нашр ва-т-таузир, 1995. – 367 с. 

 
 

References 
 

Abu Hilal al'-‘Askari. Kitab as-sina‘atajn al'-kitaba va-sh-shi‘r (Kniga remesel pis'ma i 
pojezii), Livan (2010). 

‘Alimat Jusuf. Dzhamalijjat at-tahlil' as-sakafi (Pojetika kul'turologicheskogo analiza), 
Livan (2004). 

Gisa Kadira. As-sunaijjat at-dyddyjja va-abaduha fi nusus min al'-mu‘allakat (An-
tonimichnye pary v tekstah mu‘allak) // Madzhallat dirasat fi-l-luga al'-‘arabijja va-
adabiha, al'-‘adad al'-‘ashir (Zhurnal issledovanij arabskogo jazyka i literatury, nomer 
10), Latakija (2012). 

Divan Antara, Bejrut (1992). 
Divan ’Imr il'-Kajs, Bejrut (2004). 
Dipak Chopra. Spontannoe osushhestvlenie zhelanij. – Mode of access: 

https://www.obovsyom.ru/post/dipak-chopra-zakon-chistoj-potencialnosti. 
Mustafa Nasyf «Kira’ sanijja li-shi‘rina al'-kadim» (Vtoroe prochtenie nashej drevnej 

pojezii), Lahor (1995). 
 


